# Chiour hebdomadaire de Maran Acarichon Létsion Acagaon Acagadol Rabbénou Otshak Possef Chlita

Rois de Phabbat: faire un travail par un non-juif, Amira lé Goye

### Rédaction réalisée par le Ray Yoël Hattab



Rois de Chabbat : faire un travail par un non-juif Amira le Goye

Comme nous le savons, il est défendu durant Chabbat de demander à un non-juif de nous faire un travail, qui nous est à nous-même interdit. En effet : tout travail interdit d'accomplir durant Chabbat, est interdit de l'accomplir par l'intermédiaire d'un non-juif.

#### Première raison du Rambam

Le Rambam explique que cette interdit reléve du fait qu'autoriser aurai rendu « l'interdit de certains travail » plus simpliste aux yeux des gens. Par extension, le Juif en serai arrivé à lui-même faire ce même travail.

#### Seconde raison selon Rachi

Il est enseigné dans le traité Kiddouchine (41) en ce qui concerne la Mitsva de prélever la Trouma et le Maassere, selon le verset (Bamidbar 18, 28) « C'est ainsi que prélèverez, vous aussi ». De ce verset, nous apprenons que le prélèvement pourra être fait même par un intermédiaire. Il faudra bien entendu, que le propriétaire des fruits est donné son accord pour que cela soit prélever à sa place. Dans le cas contraire, la personne qui a prélevé sans l'accord, n'aura pas bien

La Guemara nous apprend des mots « vous aussi », que l'intermédiaire doit être au même statut que nousême : être un Juif.

Par exemple, une personne qui demande à un intermédiaire de remettre une bague à une femme pour l'a marié, le mariage sera considéré. Cependant, si « l'intermédiaire » n'est pas Juif, la femme gardera son statut de célibataire.

De même dans le cas où un homme demande à un intermédiaire de remettre le Guéth à sa femme, étant dans l'impossibilité de s'y rendre lui-même, se Guéth sera considéré dans le cas ou « l'intermédiaire » est Juif. Dans le cas contraire, cette femme ne sera pas divorcée.

On voit donc de la, qu'un non-juif ne pourra pas s'occuper d'une mission, qui a la base devait être accomplie par la personne en question.

Cependant, **Rachi**, dans le traité Baba Metsia (75b) rapporte, que l'on considérera « une course accomplie » par un non-juif dans un cas grave. En effet, aux yeux du monde, la personne à bien fait une passation de pouvoir sur l'accomplissement d'un acte. C'est pour cette raison, qu'il sera défendu de demander à un non-juif d'accomplir pour nous un travail interdit le Chabbat.

#### Troisième raison

Rachi rapporte une troisième raison dans le traité Avoda Zara (15b). Le verset nous apprend (Yichaya 58, 13) : « de t'occuper de tes intérêt et d'en faire le sujet de tes entretiens » plus communément appelé « Mimétso 'héftsékha védavér davar », qu'il nous est interdit de s'occuper des choses en rapport avec un travail interdit durant Chabbat, mais aussi, que notre discours soit différent de celui de la semaine.

Pour dédié un cours, vous pouvez nous contacter par Téléphone ou Watsapp au numéro: (00972) 547293201

Par exemple, durant Chabbat il nous est défendu de dire « ce soir je prends l'avion » étant interdit pendant Chabbat. En revanche, il sera permis de dire « ce soir j'irai à Tel aviv », car il existe une possibilité dans l'absolu, de s'y rendre en raccordant Jérusalem et Tel aviv par des habitations. Par contre d'utilisé le terme « je vais voyager » c'est interdit car la façon de voyager est interdite.

Autre exemple. Si pendant Chabbat, un couple voudrait se rendre sur leur appartement en rénovation, pour définir la disposition de chaque pièce, c'est interdit.

### Relecture d'un livre avant son impression

Le Radbaz, vivant à la fin de l'époque des *Rishonim* et début de la période des *A'haronim*, tranche qu'il est défendu de faire une relecture de son livre avant son impression durant Chabbat (bien entendu, ou parle d'un livre de Torah)<sup>1</sup>. C'est pour cela, qu'il sera défendu de faire une relecture de szon livre et lorsque la personne voit une erreur, fasse une marque avec son ongle, afin qu'à la fin de Chabbat elle sache où est l'erreur. Et ce, pour la même raison citée plus haut : « *Mimétso 'héftsékha védavér davar* ».

Sur ce, le livre *Isma'h lévave*<sup>2</sup>, pense au contraire que la relecture est permise, dans le cas où la personne à l'intention d'étudier. Et si en même temps elle trouve une erreur, elle aura le droit de faire une marque avec son ongle.

Tel est aussi l'avis de Maran Harav Ovadia Yossef Zatsal<sup>3</sup>

#### De peur d'écrire

Même si le *Radbaz* interdit, on voit que ce n'est pas interdit « de peur que la personne en vienne à écrire ». En effet, le *Radbaz* lui-même écrit qu'on ne peut craindre cela, car le temps qu'il aille chercher de l'encre et du parchemin, il va se souvenir que c'est Chabbat.

#### Décrété « de peur »

Mais il faut savoir, qu'il existe plusieurs décrets institué par nos Sages. Par exemple, il nous est défendu de lire durant Chabbat, à la lueur d'une bougie, de peur que la personne en arrive à pencher le récipient pour que l'huile s'approche de la mèche et que la lueur soit plus intense.

Cependant, le Rosh<sup>4</sup> nous apprend, qu'après la fermeture de rédaction du Talmud, plus personne peut décréter quoi que ce soit. Fin de citation.

La Torah à certaines fois décrété des choses de peur que l'on arrive à un interdit. Par exemple, la Torah nous enseigne en ce qui concerne le Hametz à Pessah *Bal yérahé oubal yématsé*, qu'on ne voit pas du Hametz qui nous appartient ni d'en avoir en notre possetion, de peur que la personne en arrive à en consommer.

Ou bien, la Torah interdit de s'isoler avec une femme qui nous est interdite, plus communément appelé *Yihoud*, et ce, de peur que la personne en arrive à la *Avéra*.

Comme nous avions spécifié plus haut, il existe aussi des décrets institué par nos Sages et la Torah. Mais suite au Talmud plus aucun *Talmid* Hakham ne peut décréter.<sup>5</sup>

C'est pour cette même raison que l'interdit selon le Radbaz ne se porte uniquement sur le problème de « *Mimétso 'héftsékha védavér davar* », et non-pas « de peur que la personne en arrive à écrire ».

#### **Une montre calculatrice**

A l'époque il y avait des montres avec calculatrice. Certains Rabbanim à l'époque interdirent de la porter durant Chabbat, de peur qu'il en arrive à calculer quelque chose durant Chabbat.

Mais comme nous venons de spécifier : on ne peut décréter quoi que ce soit aujourd'hui. Si la personne veut être plus strict et ne pas la porter, alors bien

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beaucoup écrivent des livres *Baroukh Hachem*, mais il faut avoir une majorité pour le faire. Je vois certaines fois des *Baal Tchouva*, qui écrivent des livres alors que leurs retour à la religion de dates pas de très longtemps. Ce n'est pas suffisant, car on peut voir des *Talmidei Hakhamim* qui sont dans leur étude depuis 20 ans, et n'ont toujours pas écrit de livres. Bien entendu, même ceux qui n'ont pas encore la majorité d'écrire, lorsqu'ils me demandent une lettre d'approbation je leur donne, pour les stimuler dans leur études. Comme cela j'ai appris de Maran Harav Zatsa'l.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Un des Grand Rabbin du Maroc il y a plus de 100 ans, le Gaon Rabbi Meir Elbaz, Grand père du Gaon Rabbi Reouven Elbaz Chlita

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D'ailleurs je l'ai vu depuis déjà tres longtemps, relire ses écrits (Hazon Ovadia, Yabia Omer etc.) durant Chabbat. S'il trouvait une erreur il faisait une marque avec son ongle. Il avait un ongle long, car il se rendait certaines fois dans les entrepots d'abbatage, sans prévenir, et vérifier que le couteau des *Cho'hatim* soient bien aiguisés.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chap.2 du traité Chabbat

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nous pouvons voir, que certains décrets ont été institués à l'époque des Guehonim, comme sur certaines lois de la pureté familiale. Mais après cette époque on ne peut décréter.

entendu, il sera digne de Berakhot, mais il n'y a pas d'interdit.

#### La minuterie

Il y a un rav à Bnei Brak qui pense qu'il faut éviter d'utiliser la minuterie Chabbat, de peur que la personne va elle-même allumer la lumière durant Chabbat, ou bien que la personne utilise se moyen pour voir la Télévision le Chabbat.

Mais comme on a dit : on ne peut décréter quoi que ce soit aujourd'hui.

### Revenons: demander à un non juif

Donc, pour revenir, le faitr de demander à un non-juif de faire un travail pour nous durant Chabbat, on transgresse l'interdit rapporté dans la Guemara : que toutes tes paroles soient différentes de la semaine (« Védavér davar »).

### Les raisons de cette interdit sont :

- 1. **Rachi traité baba Metsia** : on considérera la *Chli'hout* d'un non-juif.
- 2. Rachi traité Avoda Zara : « Mimétso 'héftsékha védavér davar »
- 3. **Rambam** : de peur que les interdits de Chabbat deviennent plus simpliste aux yeux des gens.

#### Différence entre les deux raisons (Nafka Mina)

Deux des trois raisons rapportés, sont expliqué par Rachi. Mais on peut retrouver selon ses deux raisons, une conclusion Halakhique différente. En effet, si on dit que la raison de l'interdit de demander à un nonjuif de faire un travail pour nous, est en rapport avec le fait que l'on considérera une *Chli'hout* d'un nonjuif, si la demande a été faite **avant Chabbat** pour que ce travail soit fait **pendant Chabbat**<sup>6</sup>, en fin de compte, la *Chli'hout* a été accomplie durant Chabbat. Alors que si la personne demande à un non-juif **pendant Chabbat**, qu'il lui fasse un **travail à la sortie de Chabbat**, ce n'est pas interdit, car la *Chli'hout* a été accomplie après Chabbat.

Cependant, si la raison de l'interdit est à cause du verset « *Mimétso 'héftsékha védavér davar* », si la personne demande au non-juif **avant Chabbat** qu'il lui fasse un travail **durant Chabbat**, il n'y a pas de problème. Alors que si la demande a été faite **durant** 

Chabbat pour après Chabbat, c'est interdit, car en fin de compte, la parole est LA problématique.

Pour ce qui est de la Halakha, le *Maharam Mirotenbourg* rapporte dans sa *Tchouva* que l'on tienda comme toutes les raisons. C'est pour cela, que ce soit une demande qui a été faite au non-juif avant Chabbat pour Chabbat, ou bien pendant Chabbat pour après Chabbat, ce sera interdit.

#### Interdit de la Torah ou d'ordre Rabbinique?

La Guemara utilise le terme *Chvout* pour nous enseigné l'interdit de *Amira léGoy*. Ce terme vient nous apprendre qu'il s'agit d'un interdit d'ordre Rabbinique.

le Beit Yossef rapporte<sup>7</sup> au nom du *Smag* que l'on peut apprendre du Mékhilta (tanaïm) selon le verset « Lo yéassé kol Mélakhtékha », « tu ne feras aucun travail, de là nous apprenons : ni toi, ni ton ami, ni un non-juif pour toi. Du Mekhilta on pourrai apprendre qu'il s'agit alors d'un interdit de la Torah. D'un autre côté on pourra dire que le verset n'est pas explicite, donc il s'agira uniquement d'un apprentissage du verset, plus communément appelé *Hasmakhta*, donc il s'agit d'un ordre Rabbinique.

Sur ce, le *Smag* rapporte une preuve que l'interdit est d'ordre Rabbinique

Selon la Halakha, il est Permis de demander à un nonjuif la veille de Chabbat pour la fin de Chabbat de lui faire un habit. Ou bien, de donner sa voiture à réparer la veille de Chabbat à un garage, pour la fin de Chabbat. Il est vrai qu'il est mieux de remettre sa voiture à un garage quelques heures avant Chabbat, afin qu'il est le temps de faire les réparations avant Chabbat, mais dans le cas où la personne n'a pas eu le temps, c'est permis.

La raison à cela, est car le garage fait cela pour recevoir leur argent, donc dans leur interet de faire ce travail. De plus ce n'est pas fait dans le domicile chez du juif.

Si l'interdit de *Amira légoy* était de la Torah, comment nos Sages aurait permis de faire cela? De la le Smag nous apprend que même selon le *Mékhilta*, il s'agit d'un interdit d'ordre Rabbinique. Cependant, pour conclure le Smag nous dit que cet interdit parait mieux être un interdit de la Torah, comme le verset nous l'enseigne.

O CONTRACTOR OF THE STREET OF THE STREET OF THE STREET

<sup>7</sup> Siman 240

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Par exemple, demander à un non-juif, vendredi avant Chabbat, qu'il vienne durant Chabbat, et allume la climatisation.

Comme nous avons pu le voir plus haut, Selon notre Talmud, cet interdit est Derabanane (d'ordre Rabbinique)

Lorsqu'il y a une discussion entre le Mekhilta et notre Talmud, la Halakha est tenu comme la Guemara. C'est pour cela, que selon la Halakha, l'interdit de Amira léGoy est d'ordre Rabbinique

D'ailleurs, le Beth Yossef nous spécifie bien que la Halakha est tenu de cette manière. En effet, il rapporte<sup>8</sup> au nom du Rambam, que l'on à le droit de demander à un non-juif durant Chabbat, de faire un travail interdit d'ordre Rabbinique, suivant le principe de Chvout déC hvout, c'est-à-dire que lorsque l'on fait fasse à deux interdits d'ordre Rabbinique (Chvout déChvout), dans le cas ou cela est pour une Mitsva ou en cas de grande perte.

Il est vrai que le Beit Yossef rapporte le Smag dans le Siman 244 mais cela ne veut pas dire qu'il tranche de cette manière la Halakha, alors qu'ici, il tient bien la Halakha de cette manière.

#### De l'argent au sol!

Voici un exemple. Si une personne sort de sa poche quelque chose pendant Chabbat (dans un endroit où il y a un Irouv) et se rend compte que dans sa poche se trouvait plusieurs billets de 100\$, lesquels tombèrent dans la rue.

Comme nous le savons, ces billets sont Mouksé. Dans ce cas-là, la personne aura le droit d'attendre un nonjuif et lui demandera de les apporté chez lui et en contrepartie, il lui donne une petite paye pour ce service<sup>9</sup>. En effet, l'interdit de Mouksé est d'ordre Rabbinique (Chvout), et le fait de demander à un nonjuif est aussi d'ordre Rabbinique (Chvout). C'est pour cela, qu'en cas de grande perte<sup>10</sup>, c'est permis.

Un autre exemple. On a le droit de demander à un non-juif de prendre de l'eau du Koumkoum et le verser dans la Dafina. En Effet, il s'agit de deux interdits d'ordre Rabbinique, pour le besoin d'une Mitsva. Manger des plats gouteux Chabbat fait partie de la Mitsva de Oneg Chabbat.

De là, nous apprenons, que l'interdit de *Amira légoy* est un interdit d'ordre Rabbinique.

THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

#### Enseignement du Mékhilta

Le Mékhilta rapporte le verset « Lo yéassé kol mélakha » et nous apprend du terme « Yé'assé », que l'interdit ne se résume pas uniquement, pour la personne elle-même, mais aussi par le fait de demander à ce que cette action soit réalisé par un intermédiaire, comme son ami ou par un non-juif. Mais alors, nous pouvons nous interroger, son ami n'est-il pas Juif? Pour lui aussi c'est interdit. Alors pourquoi on nous apprend du verset que « pour son ami » aussi c'est interdit ? N'est-ce pas logique ?

De même en ce qui concerne le verset<sup>11</sup> « Léma'an Yanouah », « (le septième jour) tu te reposeras » Nous apprenons du verset que le repos sera pour toi, ainsi que pour ton fils, ta fille etc. Posons-nous la question : Si on nous parle d'un enfant moins de l'âge de Bar Mitsva, en fin de compte il ne s'agit que d'une Mitsva d'ordre Rabbinique d'éducation. Et si on nous parle d'un enfant de plus que l'âge de Bar Mitsva, pourquoi l'inclure dans l'enseignement du verset, le verset luimême parle de lui?

Nous pouvons retrouver cette question dans le Rabbi Akiva Iguére, ainsi que dans le livre Moutsal mééch du Gaon HaRav Alfandérie.

Pour répondre, il faut savoir qu'un renégat, est impur aux témoignages. Mais nous pouvons différencier entre deux types de renégat. Une personne qui mange de la nourriture non Cachére, ou bien transgresse d'autres interdits, mais d'un autre côté, il ne transgresse pas Chabbat. Cette personne ne rendra pas le vin impropre à la consommation, ni même ne sera impure pour témoigner

Alors qu'une personne qui transgresse Chabbat devant tout le monde, rendra impropre le vin et sera interdit de témoigner. En effet, une personne qui transgresse Chabbat, est considérer comme s'il renier toute la Torah.

Sur ce, il est intéressant de s'interroger : qu'en est-il d'un père qui demande à son fils (plus que 13 ans) de transgresser Chabbat? Prenons l'exemple d'un père qui menace son fils s'il ne transgresse pas Chabbat pour lui. Le père ne fait rien mais demande à son fils de transgresser Chabbat. Sera-t-il considérer comme étant une personne qui transgresse l'interdit de « devant un aveugle tu ne mettras point d'embuche »

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Siman 307 halakha 5

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Il attendra un non-juif qu'il connait, dans le cas contraire celuici peut s'en aller avec l'argent.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Bien entendu, on ne parle pas de quelques pièces de monnaie, de 5 chekl. On définiera le terme « grande perte » selon la personne.

11 Chemot 23, 12

et donc ne rendra pas impure le vin pour autant, ni même sera interdit de témoigner?

Et bien, le verset vient nous apprendre, que même si la personne demande à son fils de transgresser Chabbat pour lui, même si en fin de compte cette personne ne fait rien, il sera tout de même considérer comme une personne qui transgresse Chabbat.

De même en ce qui concerne le verset « lo yéassé kol mélakha », on nous apprend du verset « ton ami » pour nous apprendre que même si le travail a été fait par son ami, à sa demande, lui-même sera consiédere comme transgressant Chabbat et son vin sera impropre à la consommation.

#### Histoire au Beth Din

Un jour, on reçut un dossier assez difficile au Beth Din. Un couple qui venait de divorcer, était en désaccord sur le choix de l'école pour leur fille. La femme, orthodoxe demanda à ce que sa fille suive ce chemin et rentre dans une école orthodoxe. Alors que le mari, alors qu'il était avec les *péoth*, et avait l'aire plus que religieux, demander à ce qu'elle rentre dans une école moins orthodoxe.

Ils vinrent au Beth Din, et me voyant assez abasourdie, le mari m'appris que même si son allure laissez paraitre un homme respectant la Torah et assez religieux, il transgressé Chabbat. J'étais stupéfait. La femme me dit, que son niveau de religions alla en se dégradant car, il regardait des films, au point ou même le Chabbat il ne pouvait pas s'en empêcher. Et aujourd'hui, il transgresse Chabbat même en public!

Chers amis, je siège au Beth Din, et ce genre de situation j'en vois énormément. Une personne qui a un ordinateur mais qui n'est pas filtrer comme il se doit, c'est très dangereux. Que ce soit Internet ou bien les Téléphone non-Cachère, fait tomber la personne dans la Avéra !!!

Certains se disent, qu'ils ne vont pas fauter. Mais nos Sages nous apprennent : « ne te fait pas confiance jusqu'au jour de ta mort ».

Nous avons des exemples irréfutables dans notre Torah. Tout le monde connaît l'histoire de Chabtaï Tsvi. Il se convertie et prie avec lui des milliers de personnes. Et pourtant, c'était un érudit en Torah. A l'âge de 18 ans, il finit le Chass complet. Il connaissait toute la Kabbala. Il mit en application certains procéder de la Kabbala, comme le fait de marcher sur l'eau et d'autres encore. C'était un grand en Torah!!!! Et pourtant il finit comme il a fini. Une personne ne

peut pas se dire « à moi ça n'arrivera pas », et donc achète un Téléphone non cachère ou bien utilise un ordinateur tout en pouvant surfer sur internet. « Ne te fait pas confiance jusqu'au jour de ta mort ».

Fin du cours

Nous sommes à la recherche de fonds pour la diffusion du feuillet hebdomadaire « Beth Maran » qui s'élève à 2000 Chekel par mois. Vous pouvez nous contacter au numéro inscrit en bas.

Venez nous rejoindre sur Watsapp pour vos questions d'Halakha. Envoyez « inscription » au (00972) 547293201 Ray Yoel Hattab

Vous pouvez retrouver ce cours sur les sites de références :











Au retour d'essav, itskhak apprend qu'il vient de bénir son fils ya'akov et non pas essav, comme il le souhaitait. Dans la parachat de la semaine, la torah nous dit : "et ytskhak fut saisit d'une immense frayeur" (chap 27,33), rachi explique, qu'il vit l'enfer sous lui, le midrach raba, de rajouter, au nom de rabi hama bar hanina, que cette frayeur est supérieure à celle qu'il avait ressentie lors de la akeda. Comment comprendre que ce transfert de bénédictions d'essav vers yaakov lui amène, une si grande frayeur supérieure à celle qu'il avait ressentie lorsqu'il avait été lié face au couteau tranchant sur son cou, lors de la akeda?

Il faut comprendre ici un grand fondement, c'est qu'itskhak était convaincu, depuis de nombreuses années, que c'était son ainé Essav qu'il aimait bien qui était le plus digne de sa bénédiction, il savait que son fils essav, luttait continuellement pour permettre a son sens intérieur de lutter et de l'emporter sur son extériorité, et il pensait que son fils avait besoin d'aide et que grâce a sa bénédiction, il réussirait ce combat, il aurait pu être même plus grand que yaakov, par contre il pensait que yaakov, n'avait pas besoin de cette bénédiction pour exprimer son intériorité, pourtant, la torah nous dit (chap27/27), qu'au moment de la bénédiction, ytskhak respira le parfum de ses vêtements et il le bénit ( a yaakov), la guemara dans sanhédrin, explique, qu'il ne faut pas lire "ses vêtements" mais "ses traitres", ici a ce moment la ytskhak, a eu une vision prophétique, et comprit que l'homme qui se trouvait devant lui (yaakov), engendrerait lui aussi des traitres, dans l'avenir et que descendrait de lui aussi des rechaims, et il prends dessuite conscience de son erreur (dont personne n'aurait pu le faire changer d'avis, même pas son épouse rivka qui dans ce domaine voyait plus juste que lui). le rav dessler nous explique, que ce point

O THERESON SHARKS AND A STATE OF THE STATE O

était peut-être l'épreuve la plus difficile de son existence, et il reconnait qu'il doit changer d'avis et bénir yaakov, il réussit a remettre en cause tout son système de pensée et d'évaluation qu'il remet en question, il comprends que les bénédiction doivent aussi être données au tsadik qui est audessus du combat matériel, et que lui aussi a besoin de hessed, le zohar nous dit que la bénédiction devait venir de D lui-même, il bénit donc yaakov, mais pas le yaakov qui était devant lui, il bénit le yaakov de l'avenir, qui lui aura besoin aussi de sa bénédiction, comme le rapporte le midrach.

Soyons tous comme ytskhak, et être capable de se remettre en question, et accepter les décisions de D de bon cœur, même si cela nous parait incompréhensible à notre niveau.

#### **Reouven Carceles**



### Question-Réponse Ray Yoel Hattab



### Question 1 :

A-T-ON LE DROIT DE DEBOUCHER UN EVIER CHABBAT ?

### Réponse :

Nous avons un interdit durant Chabbat de «\_Metakén Mana\_ » c'est a dire de rendre utilisable quelque chose jusqu'a maintenant inutilisable.

Il est rapporté dans le Choulhan Aroukh (Siman 336 Halakha 9) que si de l'herbe bouche un tuyau (de l'herbe qui est détache du sol. \_Ref: Kaf Hahaim alinéa 58\_) On aura le droit de les ecraser avec son pied, uniquement en cas de perte.

Mais dans le cas de l'evier, c'est un interdit de la Torah.

Pour ce qui est de la Halakha, on aura le droit de demander à un non-juif de le faire en cas de grand besoin.

Cependant, dans le cas ou l'evier n'est pas totalement boucher, mais l'eau coule petit à petit, et par le fait d'utiliser une ventouse une a deux fois, l'evier se debouche, ce sera permis.

Cette autorisation n'est qu'en utilisant une ventouse. En revanche, on n'aura pas le droit d'utiliser un appareil (mecanique) qui demande un certain professionalisme.

Il sera de même permis de verser dans l'evier de l'eau bouillante, boucher par des reste de graisse.

**Ref**: Yabia omer Vol.5 Orah Haim Siman 33. Vol.9 Orah Haim Siman 109 alinéa 159. Halikhot Olam vol.4 page 255. Hazon ovadia Chabbat vol.5 p.331.

### Question 2:

Bonjour peut-on mettre un fondant au chocolat directement sur la plaque Chabbat ?

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

### Réponse :

Si le Chocolat qui fond est minoritaire face au gateau lui-même, c'est permis. **Ref** : Hazon Ovadia Hanouka

### Question 3

Bonjour Rav,

Est-ce que c'est vrai que pour les ashkenazim la femme ainsi que les filles peuvent allumer chacune les bougies de Shabbat avec bracha mais pour les sepharadim seulement la femme peut allumer avec bracha?

## Réponse :

En effet pour les Sefaradim c'est interdit. Mais certaines communautés Ashkenaz ont cette habitude.

Pour une jeune fille Sefarade, si elle veut allumer dans sa chambre, il lui sera interdit d'allumer avec Berakha. Elle écouterala Berakha de sa mére, repondra Amen, et ensuite elle allumera dans sa chambre sans Berakha

Ref: Hazon ovadia Chabbat vol.1 p.195

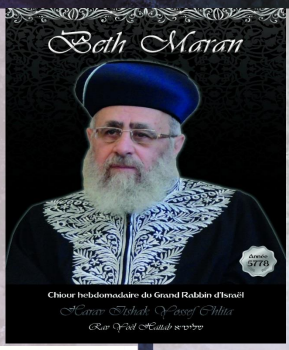
### Question 4:

Kvod la Rav d'où vient l'origine (allusion dans la Torah?) de la fin du deuil à 11 mois ou 12 mois? Toda rabba

### Réponse :

Il est rapporté dans la Mishna (fin du Chap.2 du traité Edouyot) que le jugement d'un mécréant dans les cieux est de 12mois. C'est pour cette raison, que le fils ne dira pas Kadish durant 12 mois complet afin que l'on ne Dise pas sur lui qu'il considère son père comme étant un mécréant.

C'est pour cela, que selon la Halakha à la fin du 11eme mois, le fils s'arrête de dire Kadish durant une semaine. A ce moment-là il fera une Hazkara et une étude a la mémoire et reprendra jusqu'à la fin du 12eme mois le Kadish.



Yitzchak Yosef The Rishon Lezion Chief Rabbi Of Israel President Of the Great Rabbinical Court



יצחק יוסף הראשון לציון הרב הראשי לישראל ונשיא בית הדין הרבני הגדול

בס״ר, כ״ט תמח תשע״ח, 1615-4/ע״ח

#### דברי ברכה

הנגי לחזק ולברך, ידי העוסקים בהוצאת העלון החשוב "בית מרן", בשפה הצרפתית היוצא לאור ע" הרב היקר והנעלה, ירא ה' מרבים, שמו מפארים מזכה את הרבים, כש"ת כה"ר רבי יואל תטאב שליט"א.

השיעור השבועי ב"יודים" חוקם על ידי מרן לפני קרוב לארבעים שנה, וב"ה ממשיך על ידינו בדרכו של מרן זיע"א. ויש להסביר לצבור דוברי הצרפתית, שזה העלון היחיד ההולך בדרכו של מרן זיע"א בלא שום סטייה. ודי בזה.

והגני לברך את עורכי העלון אשר עושים לזיכוי הרבים, וזכות הרבים תלויה בהם, שיהי רצון זוכות הרבים הלויה בהם, שיהי רצון זוכות התורה קדושה תגן בעדם אלף המגן, ושלא תצא תקלה מתחת יריהם, לאורך ימים ושנות חיים, מתוך בריאות גופא ונהורא מעליא, שובע שמחות וכל טוב, ובכל אשר יפנו ישכילו ויצליחו.



Avec l'aide du Créateur, très prochainement sortira le premier tome d'un an de travail!

Chaque semaine, le Grand Rabbin d'Israël, Maran HaGaon Rabbénou Itshak Yossef *Chlita*, auteur des livres bien connus « *Yalkout Yossef* » et fils de notre maitre, *Rosh chél kol bnei Hagola*, Maran Hagaon Hagadol Rabbénou Ovadia Yossef Zatsal, donne un cours d'Halakha. Nous avons eu le mérite durant toute cette première année, d'écouter et de rédiger ses cours en

Français, que nous avons pu sortir en feuillet chaque semaine, nommé « Beth Maran ».

Nous avons donc eu l'idée de sortir un livre, premier tome d'une longue série, avec l'aide d'Hachem.

J'ai eu le mérite d'être en étroite relation durant cette année avec le Rav et il s'est vu être enchanté par ce projet.

Le Monde Francophone a besoin d'un tel livre, empli d'approfondissement Halakhique, tout en étant facile à lire. C'est pour cela que je me tourne vers vous. Le budget pour ce projet est élevé. Chaque personne voulant dédier une partie, pour la sortie de ce livre, sera remplie de Berakhot.

Contact (appel ou message Watsapp): Rav Yoel Hattab – (00972) 547293201 Ou par mail : arome.agreable@gmail.com

Ou bien, possibilité de faire un don sur le site (100% reversé pour la parution du livre):

